La paix avec la Terre, la
paix entre nous : I'écologie
comme voie vers la
reconciliation

par Laudato Si' Movement | Jan 13, 2026 | 0 commentaires

par Ivan Efreaim A. Gozum

Dans notre monde actuel, les appels a la paix résonnent partout : des terres déchirées par la
guerre aux communautés divisées, des débats sur les réseaux sociaux aux luttes silencieuses
qui se livrent dans nos cceurs, ou I'agitation et 'anxiété regnent souvent. Le monde actuel donne
'impression que ce sont les conflits qui résonnent. Cela est évident parmi les nations qui se
disputent des frontiéres, les religions divisées par la peur et 'incompréhension, et les
communautés déchirées par les inégalités. Chaque fois que nous ouvrons les médias pour nous
informer, nous voyons des nations en conflit pour le pouvoir et les ressources, et des familles
déchirées par différents facteurs. Ces facteurs engendrent des blessures dans la société qui
poussent les individus a trouver des moyens de guérir.

Il est facile de considérer ces problémes comme distincts : politiques ici, personnels 13,
environnementaux ailleurs. Mais la vérité, comme nous le rappelle le pape Frangois, c’est que

« tout est lié » (Laudato Si’, n° 91). La clameur des pauvres et la clameur de la Terre ne font
gu’un. Tous deux sont des clameurs pour la paix, une paix qui ne peut naitre que lorsque nous
redécouvrons notre interdépendance. Cette vision, I'’écologie intégrale, nous rappelle que tout est
important. Tout a de la valeur. La violence que nous nous infligeons les uns aux autres et
celle que nous infligeons a la Terre proviennent du méme esprit blessé : la perte de la
relation avec Dieu, avec les autres, avec la création et avec nous-mémes. Rompre un fil,
c’est endommager I’ensemble.

Le chemin vers la paix ne peut donc pas étre trouvé uniquement dans les traités ou les lois ; il
doit étre enraciné dans la réconciliation, une guérison intérieure, relationnelle et
écologique qui rétablit ’harmonie dans tout le tissu de la vie.

Le réseau brisé des relations

L’histoire humaine est marquée par la division. Des guerres et des conflits continuent d’éclater
(au Moyen-Orient, en Europe de I'Est, au cceur de I'Asie), souvent justifieés par des différences de
croyance, de race ou d’idéologie. Ces guerres, l'intolérance religieuse et les rivalités politiques
découlent souvent d’'un sentiment désordonné de supériorité et d’intérét personnel. A plus grande
échelle, les souffrances des innocents et les pertes humaines causées par ces conflits sont déja
alarmantes et terrifiantes. Cependant, derriere ces luttes mondiales se cachent des fractures plus
profondes : l'indifférence envers les pauvres, les inégalités entre les nations et I'exploitation des
ressources naturelles au nom du progrées.

Notre époque, guidée par la technologie et le consumérisme, oublie souvent que le progrés sans
compassion meéne a la désolation. Nous cherchons a dominer plutét qu’a dialoguer, a posséder
plutdét qu'a partager. Cette méme attitude est a I'origine de notre crise écologique : notre
exploitation de la Terre pour le profit et le confort reflete la fagon dont nous nous exploitons les
uns les autres. Lorsque les cceurs humains sont divisés, la Terre elle-méme en souffre, lorsque
notre vie intérieure est agitée, nos relations et notre environnement le deviennent aussi. La Terre
porte les marques de notre cupidité : des foréts dénudées, des océans étouffés par le plastique


https://laudatosimovement.org/fr/news/author/laudato-si-movement/
https://laudatosimovement.org/fr/news/la-paix-avec-la-terre-la-paix-entre-nous-lecologie-comme-voie-vers-la-reconciliation/#respond

et un climat de plus en plus instable. Pourtant, ces blessures environnementales refletent nos
blessures spirituelles. La pollution de 'ame conduit a la pollution de la création.

Méme a plus petite échelle, nous observons le méme schéma. Les familles se déchirent a cause
de I'égoisme, les communautés se divisent a cause de I'orgueil et les individus perdent leur paix
intérieure dans la course au succes. La méme déconnexion qui alimente les guerres entre les
nations alimente également les conflits entre amis et I'agitation dans nos cceurs. Les amitiés
brisées, les conflits familiaux et I'indifférence envers les autres sont des signes que la paix n'a
pas encore pris racine en nous. La pollution du coeur conduit a la pollution de la société et de la
nature. La guérison commence donc a l'intérieur de nous-mémes, par la réconciliation avec nous-
mémes, avec notre prochain et avec le Créateur qui nous a confié ce monde.

Dans Fratelli Tutti, le pape Frangois déplore cette perte de liens authentiques : « L'isolement et le
repli sur soi ou sur ses propres intéréts ne sont jamais la voie a suivre pour redonner I'espérance
et opérer un renouvellement. » (n° 30) La guérison du monde passe donc par la guérison des
relations qui le soutiennent.

Ecologie intégrale : voir le tout

L’écologie intégrale nous invite a considérer la vie non pas comme un ensemble de questions
distinctes, mais comme un tout interdépendant. Les réalités sociales, culturelles, économiques,
environnementales et spirituelles sont liées entre elles, comme les fils d'une méme tapisserie. Si
I’on en arrache un, tous les autres se défont.

L’écologie intégrale nous met au défi de dépasser une vision anthropocentrique du monde, qui
considére 'humanité comme la maitresse et I'exploitante de la nature, et de redécouvrir notre
vocation de gardiens. Nous ne sommes pas les propriétaires de la création, nous en
sommes les intendants. Comme le dit la Genése 1,28 : « Soyez féconds et multipliez-vous,
remplissez la terre et soumettez-la. Soyez les maitres des poissons de la mer, des oiseaux du
ciel, et de tous les animaux qui vont et viennent sur la terre. » Cet appel n’est pas une invitation a
dominer, mais a exercer une domination par le biais de 'intendance. C’est une invitation a remplir
notre mission d’intendants de la création en faisant preuve de responsabilité envers les choses
qui nous entourent. Par conséquent, chaque créature, chaque riviere, chaque souffle d’air reflete
'amour du Créateur et participe a son projet de communion.

Lorsque nous exploitons la nature, nous perturbons cette harmonie divine. Mais lorsque nous
vivons de maniere responsable, avec gratitude et modération, nous participons a I'acte de
Création continu de Dieu. Prendre soin de I'environnement devient un acte d’adoration, un signe
visible d’amour pour Dieu et pour son prochain.

Comme I'écrit le pape Frangois, « on ne peut pas envisager une relation avec I'environnement
isolée de la relation avec les autres personnes et avec Dieu. » (Laudato Si’, n° 119) L’écologie ne
concerne donc pas seulement la Terre, elle concerne aussi les relations humaines. Elle concerne
la paix.

L’écologie comme voie vers la réconciliation

La réconciliation commence par la prise de conscience : la prise de conscience que chaque acte
d’amour, chaque geste d’attention, contribue a la guérison de la création. Lorsque nous nous
réconcilions avec la Terre, nous apprenons €galement a nous réconcilier les uns avec les autres.
Pensez a une communauté qui se rassemble pour planter des arbres, nettoyer une riviére ou
reconstruire aprés une catastrophe. Il ne s’agit pas seulement d’actions environnementales, mais
d’actes humains de communion. lIs rétablissent la confiance, la coopération et 'espérance.
L’écologie devient une pratique spirituelle, une école d’humilité qui nous enseigne a vivre
simplement et avec gratitude. C’est pourquoi nous pouvons comprendre que la véritable
écologie ne consiste pas seulement a planter des arbres ou a réduire les déchets, mais aussi a
cultiver de bonnes relations. Vivre en harmonie avec la création, c’est redécouvrir ’humilité,
se rappeler que nous ne sommes pas les maitres du monde, mais ses intendants. Chaque
geste en faveur de I'environnement est aussi un acte spirituel, une forme de paix. Lorsque nous
choisissons la simplicité plutét que I'excés, la compassion plutdét que la cupidité, nous participons
a la guérison des blessures de la Terre et de 'humanité.



Dans Fratelli Tutti, le pape Francois appelle a une « culture de la rencontre », un mode de vie
fondé sur le dialogue, la compassion et la reconnaissance mutuelle. Il écrit : « Se rapprocher,
s’exprimer, s’écouter, se regarder, se connaitre, essayer de se comprendre, chercher des points
de contact, tout cela se résume dans le verbe “dialoguer”. » (n°® 198) C’est une fagon de vivre qui
respecte les différences et valorise les autres tels qu’ils sont. L’écologie, a son niveau le plus
profond, est une invitation a la rencontre.

La crise écologique n’est donc pas seulement un probléme scientifique, mais aussi un probléme
moral et relationnel. Pour restaurer la Terre, nous devons d’abord restaurer I'art du dialogue :
avec Dieu par la priére, avec les autres par la compassion et avec la création par le respect.
C’est ainsi que nous rencontrons Dieu a travers la beauté de la création, a travers la solidarité et
a travers la recherche de la vérité. Inspirés par ce point de vue, lorsque nous apprenons a
considérer toute vie comme sacrée, nous nous dirigeons naturellement vers la paix.

La vision de la paix selon I’Eglise

L’Eglise catholique a toujours considéré la paix comme étant plus que le silence des armes ou
I'absence de conflit. La paix (shalom) est un état d’harmonie ou régne la justice, ou les relations
sont apaisées et ou la création s’épanouit dans I'équilibre. Le Saint-Pére, le pape Léon XIV, nous
rappelle cette paix dans son premier discours a la basilique Saint-Pierre en déclarant : « Il s’agit
de la paix du Christ ressuscité, une paix désarmée et une paix désarmante, humble et
persévérante. Elle vient de Dieu, Dieu qui nous aime tous inconditionnellement. »

Dans cette vision, la paix nait de relations justes. Comme I'a dit un jour saint Jean-Paul Il, «la
paix Dieu le Créateur, la paix avec toute la création ». La doctrine sociale de I'Eglise lie la paix &
la justice, a la solidarité et au bien commun. Le pape Frangois approfondit ce lien a travers le
prisme de I'écologie : nous ne pouvons pas parvenir a la paix entre les peuples si nous
détruisons la planéte qui les nourrit. C'est une paix qui s’étend du niveau personnel au niveau
planétaire.

Il est donc important de rappeler qu’une paix sociale authentique est difficile a atteindre si
nous ne nous attaquons pas aux causes structurelles des inégalités et de la dégradation
de I’environnement. Dans cette optique, ceuvrer pour la paix signifie prendre soin de la
création, promouvoir la dignité humaine et favoriser le dialogue entre les religions et les
peuples. L’Eglise appelle chacun d’entre nous & étre des artisans de paix, a rétablir la confiance
la ou regne la méfiance, a semer I'espérance la ou regne le désespoir et a rétablir I'équilibre 1a ou
régne la destruction.

Ainsi, la mission de paix de 'Eglise consiste & la fois & protéger les personnes vulnérables et &
prendre soin de la Terre. C’est une mission qui allie spiritualité et action, foi et responsabilité.
Pour vivre en disciples de la paix, nous devons apprendre a considérer la création non pas
comme une ressource, mais comme un don, non pas comme une possession, mais comme un
partenaire dans notre cheminement vers Dieu.

La paix commence a l’intérieur

Face a tous les défis mondiaux, il est facile de se sentir impuissant. Pourtant, la paix véritable
commence toujours dans le coeur humain. Lorsque nous nous réconcilions avec nous-mémes,
lorsque nous pardonnons, que nous abandonnons notre ressentiment et que nous embrassons la
gratitude, nous commengons a rayonner la paix vers 'extérieur. Lorsque nous nous réconcilions
avec notre passé, que nous pardonnons aux autres et que nous acceptons nos propres limites,
nous nous ouvrons a I’lharmonie tranquille de la présence de Dieu.

La paix intérieure transforme notre relation aux autres et notre fagon de vivre sur cette Terre. Elle
nous rend plus doux, plus attentifs, plus conscients du caractere sacré de la vie. Cette harmonie
intérieure est en soi un acte écologique, car la paix qui habite en nous se répercute
naturellement sur la fagon dont nous traitons la création. Vivre en paix avec la création,
c’est redécouvrir ’émerveillement : regarder le ciel, la mer et les visages qui nous
entourent et y voir le reflet de I'amour divin. En cultivant la gratitude et la simplicité, nous
découvrons que la paix n’est pas un idéal abstrait, mais une pratique quotidienne de
respect et de responsabilité.



Grace a cette paix intérieure, nous pouvons rayonner d’amour social. Cet amour social nous
pousse a réfléchir a de grandes stratégies pour mettre fin a la dégradation de I'environnement et
encourager une « culture du soin » qui impregne toute la société. La paix avec la Terre ne se
résume donc pas a des actions extérieures. Il s’agit d’'une conversion intérieure. C’est un
changement de cceur qui reconnait la Terre et chaque personne comme le reflet de la bonté de
Dieu.

Un appel a vivre comme une seule famille

Etre « tous fréres et sceurs » signifie reconnaitre que toutes les vies sont liées les unes aux
autres. L’air que nous respirons, la nourriture que nous mangeons et les relations que nous
entretenons font tous partie d’'un méme écosystéme divin damour. Dans cette maison commune,
les blessures d’un seul affectent tout le monde. Mais de la méme maniére, la guérison d’un seul
apporte de I'espérance a tous. Lorsqu’une personne choisit le pardon, lorsqu’une communauté
choisit le dialogue, lorsqu’une société choisit la durabilité, le monde se rapproche un peu plus de
la paix.

Empruntons donc ensemble ce chemin :

Rechercher la paix avec la Terre par le respect.

Rechercher la paix avec les autres par la compassion.

Rechercher la paix intérieure par la contemplation.

Car, en fin de compte, il ne peut y avoir de véritable paix entre les hommes sans paix avec
la Terre. Et il ne peut y avoir de paix avec la Terre sans paix avec Dieu. En fin de compte,

« la paix avec la Terre, la paix entre nous » ne sont pas deux objectifs distincts, mais une seule et
méme mission sacrée. C’est I'appel a vivre dans une maison commune qui nous a été confiée. Et
peut-étre que le premier pas vers cette paix est simple : faire une pause, respirer, écouter a
nouveau les battements du coeur de la création et laisser ceux-ci éveiller en nous un amour
renouvelé pour Dieu, pour les autres et pour notre maison commune.

Comme nous le rappelle si bien le pape Léon XIV :

« Faisons [de I'été] 'occasion de prendre soin les uns des autres, d’échanger nos expériences,
nos idées, de nous offrir mutuellement compréhension et conseils : cela nous fait sentir aimés, et
nous en avons tous besoin. Faisons-le avec courage. Nous promouvrons ainsi, dans la solidarité,
dans le partage de la foi et de la vie, une culture de paix, en aidant aussi ceux qui nous entourent
a surmonter les fractures, les hostilités et a construire la communion : entre les personnes, entre
les peuples, entre les religions. »

Que nos ceeurs, nos communautés et notre planéte soient renouvelés dans cette paix que le
monde ne peut donner : la paix qui découle de la communion, de la gratitude et de 'amour.

A propos de I'auteur,

Ivan Efreaim A. Gozum est professeur a I'Institut de religion de I'Université pontificale et royale de
Santo Tomas, a Manille, ou il a obtenu une licence en philosophie et prépare actuellement un
doctorat en philosophie, avec une spécialisation en théologie. Il est également chercheur associé
au Centre de recherche en théologie, études religieuses et éthique (RCTRSE) de la méme
université. Il est également titulaire d’une maitrise en éducation religieuse et valeurs de
l'université Holy Angel, a Angeles City, dans la province de Pampanga. Ses recherches portent
notamment sur les études familiales, les sciences humaines médicales, l'intelligence artificielle,
Gabriel Marcel, Thomas d’Aquin et Karol Wojtyla. En tant que jeune chercheur, il a présenté ses
travaux lors de conférences locales et internationales et publié des articles dans des revues
universitaires, tant aux Philippines qu’a l'étranger.



