
Changer NOTRE REGARD 
SUR la Création 

Méditation du Cantique des Créatures 
de saint François d’Assise 

Avec Monseigneur Eric BIDOT 

évêque de Tulle, franciscain capucin 



 
Cet article est la transcription de la conférence proposée 

aux référents diocésains à l'écologie intégrale le mardi 4 mars 2025. 

Le style oral a été généralement conservé dans la retranscription. 

 
 
 
 

 
"Pour les chrétiens, croire en un Dieu qui est un et communion trinitaire, 

incite à penser que toute la réalité contient en son sein une marque 

proprement trinitaire si réelle qu’elle pourrait être spontanément 

contemplée si le regard de l’être humain n’était pas limité, obscur et 

fragile. Le saint franciscain (St Bonaventure) nous indique ainsi le défi 

d’essayer de lire la réalité avec une clé trinitaire." 

Pape François, Laudato Si' §239 
 
 
 
 
 
 

 
Retranscription : Bernadette Hautcoeur- Référente diocésaine à l’écologie intégrale 

Conception et mise en page : service de communication 
Diocèse de Cambrai 

 
 
 

 
2 



Cantique DE FRÈRE SOLEIL 

OU DES créatures 
Par saint François d’Assise 

 
1 Très-Haut, tout-puissant bon Seigneur, 

à toi sont les louanges, la gloire et l'honneur, et toute bénédiction. 

À toi seul, Très-Haut, ils conviennent, 

et nul homme n'est digne de te nommer. 

5 Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes créatures, 

spécialement messire le frère Soleil, 

lequel est jour, et tu nous illumines par lui. 

Et lui, il est beau et rayonnant avec grande splendeur : 

de toi, Très-Haut, il porte signification. 

10 Loué sois-tu, mon Seigneur, par sœur Lune et les étoiles : 

dans le ciel tu les as formées claires et précieuses et belles. 

Loué sois-tu, mon Seigneur, par frère Vent, 

et par l'air et le nuage et le ciel serein et tout temps, 

par lesquels à tes créatures tu donnes sustentation. 

15 Loué sois-tu, mon Seigneur, par sœur Eau, 

laquelle est très utile et humble et précieuse et chaste. 

Loué sois-tu, mon Seigneur, par frère Feu, 

par lequel tu nous illumines la nuit ; 

et lui, il est beau et joyeux et robuste et fort. 

3 



 
 
 

 
20 Loué sois-tu, mon Seigneur, par notre sœur mère Terre 

laquelle nous sustente et gouverne 

et produit divers fruits avec les fleurs colorées et l'herbe. 

Loué sois-tu, mon Seigneur, 

par ceux qui pardonnent par ton amour 

et soutiennent maladies et tribulations. 

25 Bienheureux ceux qui les supporteront en paix, 

car par toi, Très-Haut, ils seront couronnés. 

Loué sois-tu, mon Seigneur, par notre sœur Mort corporelle, 

à laquelle nul homme vivant ne peut échapper. 

Malheur à ceux qui mourront dans les péchés mortels 

30 Bienheureux ceux qu'elle trouvera en tes très saintes volontés, 

car la mort seconde ne leur fera pas mal. 

Louez et bénissez mon Seigneur et rendez grâces 

33 et servez-le avec grande humilité. 
 
 
 
 
 
 

 
4 



L’année 2025 marque les 800 ans de la composition du Cantique des 

créatures ou Cantique de frère soleil, par François d’Assise, 

probablement au monastère de Saint Damien, près d'Assise, dans 

la proximité des Pauvres Dames et de sainte Claire. 

 
Autre anniversaire, en 2025, les 10 ans aussi de l'Encyclique 

Laudato si’, du nom du Cantique franciscain. 

 

Eléments DU CONTEXTE 

DE L’ÉCRITURE  de ce Cantique 

 

François est vers la fin de sa vie et deux 

événements s’enchaînent : la stigmatisation de 

François et l'écriture de ce Cantique. Emmanuel 

Falque, philosophe à l'Institut catholique de 

Paris, a bien montré dans un article1 le lien 

entre ces deux événements. La réception des 

stigmates précède le Cantique et le rend 

possible, d’une certaine manière. En septembre 

1224, la stigmatisation est venue confirmer et 

imprimer dans la chair de François sa suite du 

Christ, c'est à dire sa capacité, on pourrait dire en langage de l'Évangile, à 

passer par la porte étroite, à se renoncer, à se dépouiller, à être comme 

Jésus, le pauvre ; les stigmates sont venus imprimer dans la chair de 

François la conformité de ce chemin d'imitation et d'identification à Jésus 

pauvre, qui se reçoit tout entier du Père. 

5 



 
Au printemps 1225, François a exprimé la réconciliation 

universelle avec tout le créé dans cette relation de fraternité 

cosmique et acquise par la mort et 

la résurrection de Jésus. Des stigmates au 

Cantique : en Jésus pauvre et crucifié, François apprend 

à recevoir tout le créé dans sa pleine signification, 

en référence à un Créateur et des relations de fraternité 

avec tout le créé : impression des stigmates, expression 

du cosmos réconcilié. 

 
Pour voir un frère et une sœur dans le soleil, dans la lune, 

intellectuellement, on peut se dire qu’on remonte à une paternité 

commune, à un principe « unique » de tout ce qui est. Cela veut dire aussi 

que la mort et la résurrection de Jésus sont le passage pour être introduit 

dans la pleine signification et la pleine révélation de tout, de tous ces liens, 

de tous ces liens de fraternité et de création. 

 
Il y a donc un acte de foi et une vraie Pâque de François par la mort et la 

résurrection de Jésus pour être introduit dans la création renouvelée, 

restaurée par la résurrection de Jésus. 

 
Un autre élément de contexte est que François est quasiment aveugle, son 

corps est très faible, il est stigmatisé, ce n'est donc vraiment pas la bonne 

forme physique ; de plus, les biographes soulignent qu’il y a des souris qui 

lui passent dessus. Ce sont dans ces conditions que François va laisser 

monter une louange aux dimensions universelles. 

6 



Cela dit ce que peut être la louange aussi pour 

nous : elle n’est pas simplement le signe que tout 

va bien, mais c'est vraiment la présence de l'Esprit 

Saint qui chante plus profondément en nous et 

qui inspire des paroles de réconciliation, des 

paroles vivifiantes… en vous disant ça, je pense au 

frère Éloi Leclerc, auteur de Sagesse d'un pauvre, 

livre très connu sur la spiritualité franciscaine et 

sur justement, le passage de la mort à la vie de 

François. Il a plusieurs fois raconté que, avec 

plusieurs frères, ils étaient en camp de 

concentration, transportés dans un autre camp de 

concentration, dans l'Allemagne nazie ; un des 

frères meurt et Éloi Leclerc raconte que le chant 

qui leur est venu, qui est monté sur leurs lèvres, 

c'est le Cantique des créatures. Dans un lieu de 

mort, dans un lieu où l'humanité est 

bafouée, la liberté qui leur était laissée, et 

qui leur restait, c'était une louange qui 

venait du plus profond d'eux-mêmes et qui 

finalement leur donnait une dignité, la 

dignité d'êtres humains dans un lieu où elle 

était niée. Voilà une expérience qui a marqué 

Eloi Leclerc au fer rouge, et qui, probablement, lui 

a donné cette plume aussi pour écrire Sagesse d’un 

pauvre à son retour des camps de la mort. 

 
7 



Une préposition À 
REGARDER  de près 

 

Regardons maintenant 

une traduction (celle de 2009) 

du Cantique : allons voir à « sœur lune et les étoiles » et à la préposition latine 

« per »… parce que voilà un débat sans fin dans les traductions du Cantique. 

Est-ce que c'est « Loué, sois Tu mon seigneur pour sœur lune et les étoiles » ou 

« par sœur lune et les étoiles » ? Le choix de la dernière traduction est à mon 

avis le plus pertinent et novateur : les éléments de la création louent à leur 

manière le Créateur. Il n'y a pas lieu seulement de louer le Créateur pour 

les éléments de la création, ce qui est déjà bien, mais il y a aussi le fait que 

les éléments de la création louent, à leur manière, le Créateur. Donc 

s’approcher d’une herbe verte, regarder le ciel, regarder le soleil, les 

étoiles, le feu, c'est participer à une louange de tout l'univers à l'égard de 

son Créateur. 
 

 

La première 
STROPHE 

Elle veut rappeler l'altérité radicale de Dieu, 

« Très haut, tout puissant, bon seigneur, à toi sont les 

louanges, la gloire, l'honneur et toutes bénédictions- 

à toi seul ô très haut, ils conviennent et nul homme 

n'est digne de te nommer ». La première chose qui 

est affirmée dans le Cantique, c'est un fossé, un 

fossé entre le Créateur dans son altérité radicale, 

et l'indignité qui est la nôtre. 

8 



« Nul homme n'est digne de te nommer » : c'est une insistance dans les écrits 

de François, « par notre faute nous sommes tombés » souligne-t-il. Nous 

avions tout pour répondre à notre vocation et être heureux et par notre 

faute, nous sommes tombés et pour François, la chute et la responsabilité 

que nous avons dans le mal, dans le fait de l'avoir choisi, conduisent à cette 

indignité de nommer Dieu. C'est peut-être cette conscience-là d’indignité 

qui a élargi l'intelligence, le cœur, la sensibilité de François vers cette 

dimension de la fraternité, c'est-à-dire que, étant indigne, il doit demander 

de l'aide, il a besoin des éléments du créé aussi pour lui parler de Dieu, 

pour se réconcilier et pour vivre ce que Dieu attend de lui. 

 
 
 
 
 

 
C'est le paradoxe de ce Cantique : celui qui 

parle, qui peut dire « loué sois-tu », c'est 

quand même un être humain. Mais ce sont 

aussi les éléments qui louent Dieu. Cela 

synthétise bien la posture de François : il est 

vraiment une créature parmi les 

créatures. Il se reconnaît pleinement 

créature, mais à l'intérieur du créé, il a 

une place particulière qui est la place 

d'être le porte-voix de la création pour 

9 
louer son Créateur par les mots. 



« Loué sois- tu mon Seigneur avec toutes tes créatures » : il y a là une 

dimension universelle qui est embrassée, « spécialement frère soleil » 

appelé Messire, dignité particulière, « lequel est jour et Tu nous illumine par 

lui. » Ce thème de la lumière mériterait un long développement ; rappelons 

que l'illumination, c’est aussi le thème du baptême, sacrement de 

l'illumination qui nous met, qui nous introduit dans la vie généreusement 

lumineuse par contraste avec les ténèbres du péché. 

 
Généreux : c'est un adjectif qui compte pour François, parce que François 

est une âme généreuse et cette dimension de la générosité du soleil a une 

résonance particulière. François va choisir quelques qualificatifs en lien 

avec cette générosité : « et lui, il est beau, rayonnant, avec grande splendeur et 

de toi Très-Haut, il porte signification. » 
 
 

 

La théologie 
SYMBOLIQUE 

Le mot « signification » est très important parce 

qu'il ouvre tout un champ, assez inexploité en 

théologie et sur lequel je ne vais vous dire que 

quelques mots insuffisants, sur ce qu'on appelle 

la « théologie symbolique ». Bonaventure, 

théologien franciscain, va essayer de mettre en 

mots théologiques la pensée, les attitudes et les 

gestes de François. Il a écrit un opuscule qui 

s'appelle L'itinéraire de l'esprit jusqu'en Dieu. 

 

 
10 



Et dans cet « itinéraire » qui est chemin de l'union à Dieu, Bonaventure 

décrit trois degrés de la théologie : 

le premier niveau est la « théologie symbolique » qui part de la 

création et qui cherche Dieu, les traces de Dieu, les marques de la 

présence de Dieu, dans la création ; nous allons à Dieu par le créé et 

dans le créé ; 

le deuxième niveau de la théologie est la « théologie proprement dite » 

c'est à dire le travail de l'esprit qui en sa mémoire, intelligence, 

volonté, est image et ressemblance de Dieu ; 

le troisième degré de la théologie est la « mystique », qui là est 

proprement l'union à Dieu. Donc, théologie symbolique, théologie 

proprement dite, en vue d'une union à Dieu. 

Sur la théologie symbolique, si le sujet vous intéresse, vous avez un 

excellent article de Laure Solignac2, qui enseigne à l'Institut catholique de 

Paris ; elle est une spécialiste de saint Bonaventure. Son article est lumineux 

sur ce qui est un parent pauvre de notre théologie. L’Orient chrétien est 

beaucoup plus à l'aise encore dans la théologie symbolique, c'est à dire 

dans la signification et la relation entre un élément du créé et son Créateur. 

Notre pensée occidentale est marquée par les sciences, par l'utilitarisme 

aussi et entre la matière et le Créateur, on sait plus du tout comment cela « 

fonctionne ». Benoît XVI, qui était bonaventurien, a, à plusieurs reprises lors 

de la Vigile Pascale3, fait un très bel exercice de théologie symbolique à 

propos du cierge pascal en disant qu'avec la cire, donc matière naturelle, le 

cierge pascal qui se consume éclaire comme le Christ qui donne sa vie en 

mourant sur la croix. La liturgie est pleine de théologie symbolique. 

Elle est vraiment formatrice en théologie symbolique, y compris de 

la création. 



Quatre 
ÉLÉMENTS 

Arrêtons-nous maintenant sur les quatre 

éléments suivants : sœur Lune et les étoiles, 

frère vent, sœur eau, frère feu. 

Il n’y a pas de difficulté à voir une alternance du 

féminin et du masculin et aussi à constater un 

net contraste entre le soleil, « rayonnant avec 

grande splendeur », lequel est « jour », et le 

passage à la nuit puisque sœur Lune et les 

étoiles, c'est dans la nuit que nous les voyons. 

François va choisir des qualificatifs, qui lui parlent de qui est Dieu. La 

théologie symbolique vise à souligner la relation entre le Créateur et 

chaque élément du créé. Cela a conduit Bonaventure a comprendre que, 

« à force de remonter à l'origine commune de toute chose, François avait conçu 

une amitié débordante pour toutes choses »,… débordante, « au point 

d'appeler frères et sœurs, tous les éléments de la création ». Le lien de 

fraternité entre les éléments de la création dit aussi que chacune des 

créatures, à son niveau, exprime quelque chose de son Créateur. Une 

approche poétique peut nous aider à considérer à la fois la matérialité de 

quelque chose et une signification qui exprime bien davantage. Chaque 

élément du créé, minéral, végétal, animal, humain, spirituel, est plus que 

ce qu’il est en lui-même et chacun, en contemplant un élément, « devient 

plus lui-même lorsqu’il est entraîné hors de lui-même dans une rencontre 

gratuite.4» 

 
 

 
12 



Pour parler de la lune et des étoiles, 

François choisit de souligner la clarté qui 

est « précieuse », mais aussi la beauté - 

vous voyez que c'est la deuxième fois que 

l'adjectif « beau » est utilisé. 

Pour François qui parle de Dieu, il n’y a pas assez de mots pour approcher 

sa beauté. Dans ses Louanges de Dieu qui sont des sortes d'énumération 

de qualificatifs de Dieu, François va dire de Dieu : « tu es beauté, tu es joie, tu 

es notre espérance ». 

 
Après la franche lumière du soleil, avec sœur lune et les étoiles, nous 

entrons dans la nuit. La nuit est notre condition de pèlerins sur cette terre. 

Notre condition actuelle est d’avancer dans l'obscurité, plus ou moins 

aveugle, sans percevoir vraiment la signification des choses dans leurs 

relations au Créateur. 

 
« Loué sois tu mon seigneur pour frère 

vent et par l'air et le nuage et le ciel 

serein et tout temps par lesquels, à tes 

créatures, tu donnes sustentation ». 

L’air, Frère vent, fait évidemment 

penser à l'Esprit Saint, à cette haleine 

de vie, à ce souffle de vie qui 

participe à l'acte créateur et qui 

continue de donner sustentation. 

 
13 



« Loué sois tu mon seigneur par sœur 

eau laquelle est très utile et humble, 

précieuse et chaste » : deux binômes 

sont employés, utilité et humilité, 

préciosité et chasteté. Voilà quatre 

qualificatifs qui ne nient pas l'utilité 

et l’usage de l'eau, mais qui dit 

également que l'eau se laisse faire 

dans son humilité et qu'elle est 

précieuse - on le sait bien en 

beaucoup de lieux aujourd'hui. 

La chasteté de l'eau fait référence à sa pureté, à sa limpidité et à sa 

capacité, (sauf quand elle se déchaîne bien sûr, avec les tsunamis, les 

tempêtes, les ouragans qui la conduit à briser et à détruire) à s’écouler 

dans son lit et quand y a des obstacles, elle cherche un son chemin … Dans 

Sagesse d'un pauvre du frère Eloi Leclerc, nous lisons un très beau dialogue 

entre François et frère Léon qui passent au-dessus d'un ruisseau et 

François demande à Léon : « Sais-tu ce qu'est la pureté de cœur ? » Alors Léon 

dit, « c'est de ne rien avoir à se reprocher etc etc » . Et François dit, « mais on a 

toujours quelque chose qui est un obstacle … en fait non, c'est d'apprendre petit 

à petit à faire le vide », mais ce n’est pas un vide inquiétant, c'est un vide 

pour recevoir, pour être rempli de la source qui, elle, ne demande qu'à 

s’écouler en nous… et là nous pourrions peut-être voir une allusion 

mariale : au XIIe siècle, saint Bernard parlait de la Vierge Marie comme de 

« l'aqueduc de la grâce ». L'aqueduc, c'est ce qui donne forme pour que 

l'eau puisse couler et arriver à sa finalité. 

14 



« Loué sois Tu mon seigneur par frère feu par lequel tu 

nous illumines la nuit ». Après le soleil qui est la pleine 

révélation en Dieu de tout ce qui est et de sa 

signification, nous voilà bel et bien dans la nuit 

illuminée par le feu. Il est « beau » - encore le terme 

de beauté, et « joyeux ». Il est dansant, robuste, et 

fort au sens où il exprime « eros » en nous, c'est à 

dire ce désir, ce désir puissant de vivre. 

C’est frère Eloi Leclerc, dans son commentaire du Cantique des créatures, 

qui dit que frère feu peut aussi renvoyer à « eros » en nous, c'est à dire ce 

désir puissant de vivre. Un eros qui a besoin d'être orienté, qui a besoin 

d'être canalisé, qui a besoin d'être ordonné à une finalité, l’amour oblatif. 

Ce thème a été argumenté par le pape Benoît XVI dans son encyclique, Dieu 

est amour. 

 
« Loué sois tu mon Seigneur par notre sœur mère 

terre, laquelle nous sustente et gouverne et produit 

divers fruits avec les fleurs colorées et l'herbe. » Nous 

avions Messire frère soleil, nous avons notre « 

sœur mère terre » soulignant là une double 

relation, à la fois une relation d’horizontalité, 

nous appartenons à la terre, nous faisons partie 

de la terre, la terre est notre sœur, mais aussi elle nous sustente ; elle nous 

tient et nous fait tenir et elle nous gouverne, elle nous nourrit et elle nous 

enseigne quelque chose ; la terre a donc une autorité. Elle est éducatrice, 

elle nous enseigne. Nous constatons bien ces deux dimensions d’autorité 

(enseignement et gouvernement). 



François n'évoque pas d'animaux. Or, nous connaissons beaucoup 

d'épisodes de proximité entre François et les animaux qui, à mon avis, a 

une raison théologique. Si François est attentif aux relations avec les 

animaux, c’est qu'il s'agit de guérir et de réconcilier ce maillon voisin entre 

l’homme et l’animal pour que d'autres maillons puissent se réconcilier 

aussi. Si la création présente un ordre du minéral au spirituel, en passant 

par le végétal et l’animal et que le péché a désordonné le créé, l’enjeu est 

bien de réconcilier les éléments de l’ordre les uns avec les autres. La 

fraternité est un chemin en ce sens. 

 
Les quatre éléments primordiaux repris par François indiquent tout le 

cosmos, et donc tout ce qui existe à l'intérieur du cosmos, les 

végétaux, les minéraux, les animaux, nous, les créatures spirituelles aussi, 

tout le créé, toute créature. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
16 



Le pardon 

Nous entrons en ligne de compte, nous les humains, à la strophe sur le 

pardon. En un sens, cette strophe répond à l’affirmation, « nul homme n'est 

digne de te nommer ». Nous sommes en capacité de reprendre le chemin de 

la nomination de Dieu quand nous restaurons les relations qui sont 

abîmées. En l'occurrence clairement, derrière cette strophe, il y a l'évêque 

et le podestat, le maire d'Assise, qui étaient divisés, et François, entendant 

ça, envoya ses frères : « Chantez-leur le cantique - qui est un cantique de 

Fraternité universelle - et rajoutez cette strophe : « Loué, sois Tu mon Seigneur, 

par ceux qui pardonnent par ton amour et soutiennent maladies et tribulations. 

Bienheureux ceux qui les supporteront en paix car par toi Très Haut ils seront 

couronnés ». 

 
Entrer dans une démarche de pardon, c'est reconnaître le tort, reconnaître ce 

qui a fait mal, c'est tenter de faire un chemin avec l'autre, et donc de remettre 

de la relation, du lien où ce lien était brisé. Ici, je fais le lien avec la première 

strophe parce qu’en cela, après avoir envisagé tout le cosmos, François 

envisage les relations à l'intérieur du cosmos et on pourrait presque dire que 

le pardon n’estpassimplementà envisagerentre êtres humains, 

mais aussi à l'intérieur de toute la création, pour signifier ce que Dieu 

est en Lui-même, c'est à dire Trinité. Il est relations. 

Et ces relations se donnent à voir à travers les relations restaurées à 

l'intérieur de tout le créé. Le pape François l’écrit, dans Laudato si’, n°240 : 

« les personnes divines sont des relations subsistantes et le monde créé selon le 

mode divin est un tissu de relations ». 



La mort 
 

Puis, vient la dernière strophe, « Loué sois Tu mon Seigneur, 

par notre sœur la mort corporelle à laquelle nul homme vivant ne 

peut échapper ». François fait droit à ce moment radical de 

« passage » qu’est la mort, d'abord en l'apprivoisant. 

Comment peut-il appeler la mort sa « sœur », si ce n'est 

qu’en prenant le chemin de la pauvreté, en acceptant de 

renoncer à un comportement tyrannique, dominateur, mais en adoptant 

un comportement qui va beaucoup plus au-devant des choses les mains 

vides pour recevoir ce que chaque élément a à donner. Il peut aussi 

accueillir dans cette attitude-là ce moment particulier, ce moment 

douloureux de la mort, une mort « à laquelle nul homme vivant ne peut 

échapper » et une mort aussi qui appelle à une conversion… « Malheur à 

ceux qui mourront dans les péchés mortels, bienheureux ceux qu'elle trouvera en 

ta très sainte volonté car la seconde mort ne leur fera pas de mal ». La « seconde 

mort » est une expression qu'on trouve dans le Livre de l’Apocalypse (2, 

11). La mort, c'est vraiment le moment de la pauvreté par excellence. Il y a 

l’adage « ça ne sert à rien d'être le plus riche du cimetière » ; il est vrai car on 

n’emporte rien dans la mort. On n'est plus dans le domaine de l’avoir, on 

est dans le domaine de l'être et on peut voir comment ce Cantique est 

comme un point d'orgue de toute une vie pour François. Ce point d'orgue 

exprime tout le chemin que François a accepté de prendre et que nous 

appelons dans notre langage franciscain le « chemin de désappropriation ». 

Pour François, le péché par excellence, c'est de s’approprier ce dont nous 

ne sommes pas l'origine, qui est un don et un don, comme l'idée de 

l'aqueduc et de l'eau, fait pour être partagé. 18 



Les dons ne sont pas faits pour être gardés, accaparés, accumulés, d'où le 

lien entre la pauvreté et la fraternité, parce que forcément, le don qui 

passe par moi, est en fait pour autrui. 

Le regard Je termine avec un exercice spirituel qui a une 

grande valeur. Je prends pour cela, et je vous 

invite à le relire souvent, le paragraphe 239 de 

l'encyclique Laudato si’ : 

« Pour les chrétiens, croire en un Dieu qui est un et communion 

trinitaire incite à penser que toute la réalité contient en son sein une 

marque proprement trinitaire. Saint Bonaventure en est arrivé à 

affirmer que, avant le péché, l'être humain pouvait découvrir comment 

chaque créature atteste que Dieu est trine. Le reflet de la Trinité 

pouvait se reconnaître dans la nature quand ce livre n'était pas obscur 

pour l'homme et que le regard de l'homme n'avait pas été troublé. 

Saint François nous enseigne que toute créature porte en soi une 

structure proprement trinitaire, si réelle qu'elle pourrait être 

spontanément contemplée si le regard de l'être humain n'était pas 

limité, obscur et fragile. Il nous indique ainsi le défi d'essayer de lire 

la réalité avec une clé trinitaire. » 

 

L'enjeu de ce paragraphe 239 de Laudato si’, c'est que nous avons un 

chemin de guérison à vivre et qui est la guérison de notre regard, 

parce que nous pensons voir, mais nous ne voyons que l'écorce des 

choses, nous avons perdu, non pas la capacité, mais la manière de voir les 

choses dans leur signification, qui est de refléter et d'exprimer le Dieu 

Créateur, qui est Père, Fils et Saint Esprit. 

19 



Nous découvrons cela dans L'itinéraire de 

l'esprit jusqu'en Dieu de saint Bonaventure, 

aux chapitres 1 et 2. Bonaventure fait lui- 

même référence à un théologien du XIIe 

siècle, Richard de Saint Victor, qui est d’une 

école théologique de la charité. Il dit que 

nous avons été créés avec un regard qui 

avait trois niveaux de perception : le niveau 

le plus profond, c'est le regard contemplatif ; 

le niveau intermédiaire, c'est le regard de l'intelligence, de l'esprit qui 

comprend les choses ; et le niveau le plus immédiat, c'est le regard de la 

chair. Chair, esprit, contemplation. À la chute, le regard contemplatif s'est 

comme fermé, a été laissé pour mort. Le regard de l’esprit a perdu en 

quelque sorte la signification des choses, donc il cherche, mais dans tous 

les sens, il a perdu le Nord. Il nous reste en plein le regard de la chair. 

Notre regard qui a perdu le chemin du sens profond des choses ne sait 

plus lire dans la création la beauté du Créateur, pour faire bref… Prendre 

le chemin de la guérison, c’est emprunter le chemin contemplatif par la 

pauvreté, c’est accepter d'être les mains vides, c’est accepter de recevoir et 

de laisser les choses venir à nous et non pas de les prendre. C'est vraiment 

cette idée-là : s'approprier les choses, non, les laisser venir à nous pour 

révéler leur pleine signification, oui, et cela permet d'entrer petit à petit 

dans la guérison du regard. François a vécu cela, c'est à dire qu’il a 

restauré la capacité d’un regard qui est plus contemplatif, c'est à dire en 

capacité de lire dans la création les signes, les traces, l'empreinte 

de la puissance de la sagesse et de la bonté de Dieu. 
20 



 
« Tout ce que nous pouvons dire et essayer de 

comprendre sur les questions écologiques renvoie à une 

conversion et cette conversion, c’est l’ouverture du cœur, 

l’ouverture de notre regard au fait que chaque élément, 

le plus petit, du minéral etc porte l’empreinte de la 

Trinité créatrice et donc, est un chemin vers Dieu et un 

chemin avec les créatures vers Dieu. » 

Extrait d’une hom élie à l’occasion de la saint Bonav enture, 15 juillet 2025 

 

Pour terminer et pour montrer l’actualité de ce « regard », je lis 

quelques lignes d’un ouvrage de Charles Whight, Le chemin des estives. 

Vers le milieu du livre, alors qu’il a pris un chemin de la pauvreté et de 

la mendicité depuis plusieurs semaines, il écrit : « J'ai l'impression 

étrange que les paysages commencent à entrer en moi…. Lorsqu’on se vide 

de toute convoitise, de toute avidité, de saisie, qu'on laisse les choses être, 

alors ces choses viennent à nous et exhalent leurs secrets, leur intériorité. 

On acquiert une vue perçante. » dit-il. Cette vue perçante, c'est ce regard 

qui retrouve ce qu'il était à l'origine, contemplatif, par la pauvreté. Il 

poursuit : « le monde s'illumine, on aperçoit qu'autour de nous, c'est un 

festin de lumière, de beauté, une profusion de formes, de saveurs, de 

couleurs. Tout est là, donné en abondance ». 

“Tout est LÀ 
DONNÉ en 

abondance.” 
 

21 



Question 
 

« On ne parle pas d'animaux dans le cantique, mais en revanche, on le 

sait tous, l’importance de la place des animaux, la fraternité de 

François pour les animaux, pour tous les animaux. Vous nous avez 

indiqué que cette fraternité avec les animaux était très importante 

parce qu’elle visait la réconciliation avec un « maillon » - si je 

reprends vos propres termes- un maillon qui en compte d'autres ? 

Alors, vous nous avez trop intrigués pour en rester là ! » 

 

Je peux vous renvoyer à un article dans la revue Christus de 2014, un article 

très intéressant de Laure Solignac sur « François d'Assise, les animaux et 

l'obéissance ». Un minéral, n'est pas un végétal, n'est pas un animal, n'est 

pas une créature spirituelle, ce n’est pas une dépréciation : ce ne sont pas 

les mêmes éléments. 

 
Et nous, êtres humains, nous avons en commun quelque chose avec tous 

les éléments de la création. Avec le minéral, nous avons l'être en commun ; 

avec le végétal, nous avons la vie ; avec l’animal, nous avons la sensibilité. 

Nous avons quelque chose en commun avec tout le créé, donc, d'une 

certaine manière, nous sommes, nous portons tout le créé en nous et nous 

sommes en communication avec tout le créé. Dans cette logique d'ordre, Il 

y a ce maillon, nous qui sommes à la fois spirituel et animal. 

 
Et les animaux et ma petite interprétation, c'est que si François travaille, 

cette réconciliation de ce maillon, il peut aussi aider à ce que les autres 

maillons connaissent également et empruntent d'une certaine manière, 

par capillarité, ce chemin, de réconciliation. 
22 



Enfin, je pense que les animaux sentaient en 

François un homme dont ils n'avaient pas à avoir 

peur. Un homme aux mains vides, un homme 

désapproprié, un homme qui n'inquiétait pas. 

Je peux renvoyer à une conférence passionnante 

d'un métropolite orthodoxe qui a pour titre, 

« L'homme, prêtre de la création ». 

 
Ce titre dit ce qu'à mon avis François a été dans la pleine signification 

biblique : « nous avons une mission sacerdotale entre le créé et le 

Créateur » selon l’expression de ce métropolite. 

 
Peut-être une autre manière de répondre à la question est de vous 

renvoyer à un autre livre, inspirant, de François Cheng qui est 

académicien, laïc franciscain aussi : Assise : une rencontre inattendue. Il y a 

une page magnifique, page 42, qui appelle François « le Grand Vivant » Non 

pas le « bon vivant », dit-il, le jouisseur des choses, mais au contraire le 

Grand Vivant, c'est à dire « celui qui ne se dérobe pas et qui entre en relation, 

qui dévisage toute la souffrance terrestre parce que, pour le grand vivant, tout 

est rencontre, tout est interaction, tout est capacité et occasion d'une possible 

transformation ». 
 

Notes : 
1 « Saint Franç ois et saint Dominique, deux m anièr es d'être chrétien au monde », Comm unio, n°113 mai - juin 1994. 
2 Laur e Solignac, « De la théologie symbolique comm e bon usage du sensible chez saint Bonav enture », Revue 

des sciences philosophiques et théologiques, 2011/2 Tome 95, p.413-428. 
3 Par exemple lors de la vigile pascale du 7 avril 20012 : https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/ 

homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html 
4 Erik Varden, Chasteté, une réc onciliation des sens, Artège, 2025, p. 203. 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html


 
 
 

 
“Dieu qui nous appelle à un un engagement généreux, 

et à tout donner, nous offre les forces ainsi que la 

lumière dont nous avons besoin pour aller de l’avant. 

Au cœur de ce monde, le Seigneur de la vie qui nous 

aime tant, continue d’être présent. Il ne nous 

abandonne pas, il ne nous laisse pas seuls, parce qu’il 

s’est définitivement uni à notre terre, et son amour nous 

porte toujours à trouver de nouveaux chemins. 

Loué soit-il.” 

Laudato si’, §245 


