Changer NOTRE REGARD
sur la Creation

Meditation du Cantique des Creatures
de saint Frangois d'Assise

Avec Monseigneur Eric BIDOT
évéque de Tulle, franciscain capucin




Cet article est la transcription de la conférence proposée
aux référents diocésains a Iécologie intégrale le mardi 4 mars 2025.
Le style oral a été genéralement conservé dans la retranscription.

"Pour les chrétiens, croire en un Dieu qui est un et communion trinitaire,
incite @ penser que toute la réalité contient en son sein une marque
proprement trinitaire  si réelle qu’elle pourrait étre spontanément
contemplée si le regard de I'étre humain n’était pas limité, obscur et
fragile. Le saint franciscain (St Bonaventure) nous indique ainsi le défi
d’essayer de lire la réalité avec une clé trinitaire."

Pape Francois, Laudato Si'§239

Retranscription : Bernadette Hautcoeur- Référente diocésaine a I'écologie intégrale
Conception et mise en page : service de communication
Diocése de Cambrai

NSy



= - \PV ' \
v Cantique DE FRERE SOLEIL

ou DEs Créatures
Par saint Frangois d’Assise

1 Trés-Haut, tout-puissant bon Seigneur,

a toi sont leslouanges, la gloire et 'honneur, et toute bénédiction.
A toi seul, Trés-Haut, ils conviennent,

et nul homme n'est digne de te nommer.

5 Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes créatures,
spécialement messire le frere Soleil,

lequel est jour, et tu nous illumines par lui.

Et lui, il est beau et rayonnant avec grande splendeur :

de toi, Tres-Haut, il porte signification.

10 Loué sois-tu, mon Seigneur, par sceur Lune et les étoiles :
dansle ciel tules as formées claires et précieuses et belles.
Loué sois-tu, mon Seigneur, par frére Vent,

et parl'air etle nuage et le ciel serein et tout temps, \/\(
parlesquels a tes créatures tu donnes sustentation.
15 Loué sois-tu, mon Seigneur, par sceur Eau,

laquelle est trés utile et humble et précieuse et chaste.

Loué sois-tu, mon Seigneur, par frére Feu,

par lequel tu nous illumines la nuit ;
et lui, il est beau et joyeux et robuste et fort.

3



L
\/

)
3 <

20 Loué sois-tu, mon Seigneur, par notre sceur mere Terre
laquelle nous sustente et gouverne

et produit divers fruits avec les fleurs colorées et I'herbe.
Loué sois-tu, mon Seigneur,

par ceux qui pardonnent par ton amour

et soutiennent maladies et tribulations.

25 Bienheureux ceux qui les supporteront en paix,

car par toi, Trés-Haut, ils seront couronnés.

Loué sois-tu, mon Seigneur, par notre sceur Mort corporelle,
a laquelle nul homme vivant ne peut échapper.

Malheur a ceux qui mourront dans les péchés mortels

30 Bienheureux ceux qu'elle trouvera en tes trés saintes volontés,
car la mort seconde ne leur fera pas mal.

Louez et bénissez mon Seigneur et rendez graces

33 et servez-le avec grande humilité.

N



L’année 2025 marque les 800 ans de la composition du Cantique des
créatures ou Cantique de frére soleil, par Frangois d’Assise,
probablement au monastére de Saint Damien, prés d'Assise, dans
la proximité des Pauvres Dames et de sainte Claire.

Autre anniversaire, en 2025, les 10 ans aussi de I'Encyclique
Laudato si’, du nom du Cantique franciscain.

Eléments pu contexte
DE L'ECRITURE de ce Cantique

Francois est vers la fin de sa vie et deux
événements s'enchainent : la stigmatisation de
Frangois et 'écriture de ce Cantique. Emmanuel
Falque, philosophe a ['Institut catholique de
Paris, a bien montré dans un article! le lien
entre ces deux événements. La réception des
stigmates précéde le Cantique et le rend
possible, d'une certaine maniere. En septembre
1224, la stigmatisation est venue confirmer et
imprimer dans la chair de Frangois sa suite du
Christ, c'est & dire sa capacité, on pourrait dire en langage de I'Evangile, a
passer par la porte étroite, a se renoncer, a se dépouiller, a étre comme
Jésus, le pauvre ; les stigmates sont venus imprimer dans la chair de
Francois la conformité de ce chemin d'imitation et d'identification a Jésus
pauvre, qui se regoit tout entier du Pére.

5



Au printemps 1225, Frangois a exprimé la réconciliation ) i
universelle avec tout le créé dans cette relation de fratermte ¢
cosmique et acquise par la mort et

la résurrection de Jésus. Des stigmates au
Cantique : en Jésus pauvre et crucifié, Frangois apprend
a recevoir tout le créé dans sa pleine signification,
en référence & un Créateur et des relations de fratemite %
avec tout le créé : impression des stigmates, expression
du cosmos réconcilié.

Pour voir un frére et une sceur dans le soleil, dans la lune,
intellectuellement, on peut se dire qu'on remonte a une paternité
commune, a un principe « unique » de tout ce qui est. Cela veut dire aussi
que la mort et la résurrection de Jésus sont le passage pour étre introduit
dans la pleine signification et la pleine révélation de tout, de tous ces liens,
de tous ces liens de fraternité et de création.

l'y a donc un acte de foi et une vraie Paque de Frangois par la mort et la
résurrection de Jésus pour étre introduit dans la création renouvelée,
restaurée par la résurrection de Jésus.

Un autre élément de contexte est que Frangois est quasiment aveugle, son
corps est tres faible, il est stigmatisé, ce n'est donc vraiment pas la bonne
forme physique ; de plus, les biographes soulignent qu'ily a des souris qui
lui passent dessus. Ce sontdans ces conditions que Frangois va laisser
monter une louange aux dimensions universelles.



Cela dit ce que peut étre la louange aussi pour
nous : elle n'est pas simplement le signe que tout
va bien, mais c'est vraiment la présence de |'Esprit
Saint qui chante plus profondément en nous et
qui inspire des paroles de réconciliation, des
paroles vivifiantes. .. en vous disant ¢a, je pense au
frére Eloi Leclerc, auteur de Sagesse d'un pauvre,
livre trés connu sur la spiritualité franciscaine et
sur justement, le passage de la mort a la vie de
Francois. Il a plusieurs fois raconté que, avec
plusieurs fréres, ils étaient en camp de
concentration, transportés dans un autre camp de
concentration, dans I'Allemagne nazie ; un des
fréres meurt et Eloi Leclerc raconte que le chant
qui leur est venu, qui est monté sur leurs levres,
c'estle Cantique des créatures. Dans un lieu de
mort, dans un lieu ot I'humanité est
bafouée, la liberté qui leur était laissée, et
qui leur restait, c'était une louange qui
venait du plus profond d'eux-mémes et qui
finalement leur donnait une dignité, la
dignité d'étres humains dans un lieu ou elle
était niée. Voila une expérience qui a marqué
Eloi Leclerc au fer rouge, et qui, probablement, lui
a donné cette plume aussi pour écrire Sagesse d'un
pauvre a son retour des camps de la mort.




Une préposition A
REGARDER de pres

Regardons maintenant

une traduction (celle de 2009)

du Cantique : allons voir a « sceur lune et les étoiles » et a la préposition latine
« per »... parce que voila un débat sans fin dans les traductions du Cantique.
Est-ce que c'est « Loug, sois Tu mon seigneur pour sceur lune et les étoiles » ou
« par sceur lune et les étoiles » ? Le choix de la derniére traduction est @ mon
avis le plus pertinent et novateur : les éléments de la création louent a leur
maniére le Créateur. Il n'y a pas lieu seulement de louer le Créateur pour
les éléments de la création, ce qui estdéja bien, mais il y a aussi le faitque
les éléments de la création louent, a leur maniére, le Créateur. Donc
s'approcher d'une herbe verte, regarder le ciel, regarder le soleil, les
étoiles, le feu, c'est participer a une louange de tout 'univers a I'égard de
son Créateur.

La prem lere  Elle veut rappeler l'altérité radicale de Dieu,

STROPHE « Trés haut, tout puissant, bon seigneur, & toi sont les
louanges, la gloire, 'honneur et toutes bénédictions-
a toi seul 0 trés haut, ils conviennent et nul homme
n'est digne de te nommer ». La premiére chose qui
est affirmée dans le Cantique, c'estun fossé, un
fossé entre le Créateur dans son altérité radicale,
et l'indignité qui est la notre.



« Nul homme n'est digne de te nommer » : c'est une insistance dans les écrits
de Frangois, « par notre faute nous sommes tombés » souligne-t-il. Nous
avions tout pour répondre a notre vocation et étre heureux et par notre
faute, nous sommes tombés et pour Frangois, la chute et la responsabilité
que nous avons dans le mal, dans le fait de I'avoir choisi, conduisent a cette
indignité de nommer Dieu. C'est peut-étre cette conscience-la d'indignité
qui a élargi l'intelligence, le caeur, la sensibilité de Frangois vers cette
dimension de la fraternité, c'est-a-dire que, étant indigne, il doit demander
de l'aide, il a besoin des éléments du créé aussi pour lui parler de Dieu,
pour se réconcilier et pour vivre ce que Dieu attend de lui.

C'estle paradoxe de ce Cantique : celui qui
parle, qui peut dire « loué sois-tu », c'est
quand méme un étre humain. Mais ce sont
aussi les éléments qui louent Dieu. Cela
synthétise bien la posture de Frangois : il est
vraiment une créature parmi les
créatures. Il se reconnait pleinement
créature, mais a l'intérieurducréé, ila
une place particuliére qui est la place
d'étre le porte-voix de la création pour
louer son Créateur par les mots.




« Loué sois- tu mon Seigneur avec toutes tes créatures » . ily ala une
dimension universelle qui est embrassée, « spécialement frére soleil »
appelé Messire, dignité particuliere, « lequel est jour et Tu nous illumine par
lui. » Ce théme de la lumiére mériterait un long développement ; rappelons
que l'llumination, c’est aussi le theme du baptéme, sacrement de
l'illumination qui nous met, qui nous introduit dans la vie généreusement
lumineuse par contraste avec les ténebres du péché.

Généreux : c'est un adjectif qui compte pour Frangois, parce que Frangois
estune ame généreuse et cette dimension de la générosité du soleil a une
résonance particuliére. Frangois va choisir quelques qualificatifs en lien

avec cette générosité : « et lui, il est beau, rayonnant, avec grande splendeur et
de toi Tres-Haut, il porte signification. »

Lath éo|og e Le mot « signification » est trés important parce

SYMBOLIQUE qu'il ouvre tout un champ, assez inexploité en
théologie et sur lequel je ne vais vous dire que
quelgques mots insuffisants, sur ce qu'on appelle
la « théologie symbolique ». Bonaventure,
théologien franciscain, va essayer de mettre en
mots théologiques la pensée, les attitudes et les
gestes de Frangois. Il a écrit un opuscule qui
s'appelle L'itinéraire de l'esprit jusqu'en Dieu.

10



Et dans cet « itinéraire » qui estchemin de ['union a Dieu, Bonaventure
décrit trois degrés de la théologie :

+ le premier niveau est la « théologie symbolique » qui part de la
création et qui cherche Dieu, les traces de Dieu, les marques de la
présence de Dieu, dans la création ; nous allons a Dieu parle créé et
dans le créé ;

+ le deuxieme niveau de la théologie est la « théologie proprement dite »
c'est a dire le travail de I'esprit qui en sa mémoire, intelligence,
volonté, est image et ressemblance de Dieu ;

« le troisiéme degré de la théologie est la « mystique », qui la est
proprement I'union a Dieu. Donc, théologie symbolique, théologie
proprement dite, en vue d'une union a Dieu.

Sur la théologie symbolique, si le sujet vous intéresse, vous avez un
excellent article de Laure Solignac?, qui enseigne a ['Institut catholique de
Paris ; elle est une spécialiste de saint Bonaventure. Son article est lumineux
sur ce qui est un parent pauvre de notre théologie. L'Orient chrétien est
beaucoup plus a l'aise encore dans la théologie symbolique, c'est a dire
dans la signification et la relation entre un élément du créé etson Créateur.
Notre pensée occidentale est marquée par les sciences, par |'utilitarisme
aussi et entre la matiere et le Créateur, on sait plus du tout comment cela «
fonctionne ». Benoit XVI, qui était bonaventurien, a, a plusieurs reprises lors
de la Vigile Pascale?, fait un tres bel exercice de théologie symbolique a
propos du cierge pascal en disant qu'avec la cire, donc matiére naturelle, le
cierge pascal qui se consume éclaire comme le Christ qui donne sa vie en
mourant sur la croix. La liturgie est pleine de théologie symbolique.
Elle est vraiment formatrice en théologie symbolique, y compris de

la création.



Quatre Arrétons-nous maintenant sur les quatre
ELEMENTS éléments suivants : sceur Lune et les étoiles,
frére vent, sceur eau, frére feu.

I n'y a pas de difficulté a voir une alternance du

féminin et du masculin et aussi a constater un

net contraste entre le soleil, « rayonnant avec

grande splendeur », lequel est « jour », etle

passage a la nuit puisque sceur Lune et les

étoiles, c'est dans la nuit que nous les voyons.

Frangois va choisir des qualificatifs, qui lui parlent de qui est Dieu. La
théologie symbolique vise a souligner la relation entre le Créateur et
chaque élément du créé. Cela a conduit Bonaventure a comprendre que,

« a force de remonter a l'origine commune de toute chose, Frangois avait congu
une amitié débordante pour toutes choses »,... débordante, « au point
d'appeler freres et sceurs, tous les éléments de la création ». Le lien de
fraternité entre les éléments de la création dit aussi que chacune des
créatures, a son niveau, exprime quelque chose de son Créateur. Une
approche poétique peut nous aider a considérer a la fois la matérialité de
quelque chose et une signification qui exprime bien davantage. Chaque
élément du créé, minéral, végétal, animal, humain, spirituel, est plus que
ce qu'il est en lui-méme et chacun, en contemplant un élément, « devient
plus lui-méme lorsqu'il est entrainé hors de lui-méme dans une rencontre
gratuite.*»

12



Pour parler de la lune et des étoiles,

Frangois choisit de souligner la clarté qui

est « précieuse », mais aussi la beauté -

vous voyez que c'estla deuxiéme fois que

'adjectif « beau » est utilisé.

Pour Frangois qui parle de Dieu, il n'y a pas assez de mots pour approcher
sa beauté. Dans ses Louanges de Dieu qui sont des sortes d'énumération
de qualificatifs de Dieu, Frangois va dire de Dieu : « tu es beauté, tu es joie, tu

es notre espérance ».

Apres la franche lumiére du soleil, avec sceur lune et les étoiles, nous
entrons dans la nuit. La nuit est notre condition de pélerins sur cette terre.
Notre condition actuelle est d'avancer dans l'obscurité, plus ou moins
aveugle, sans percevoir vraiment la signification des choses dans leurs
relations au Créateur.

« Loué sois tu mon seigneur pour frére
vent et par l'air et le nuage et le ciel
serein et tout temps par lesquels, a tes
créatures, tu donnes sustentation ».
L’air, Frere vent, fait évidemment
penser al'Esprit Saint, a cette haleine
de vie, a ce souffle de vie qui
participe a l'acte créateur et qui
continue de donner sustentation.

13



« Loué sois tu mon seigneur par sceur
eau laquelle est tres utile et humble,
précieuse et chaste » : deux binémes
sont employés, utilité et humilité,
préciosité et chasteté. Voila quatre
qualificatifs qui ne nient pas ['utilité
et 'usage de I'eau, mais qui dit
également que I'eau se laisse faire
dans son humilité et qu'elle est
précieuse - on le sait bien en
beaucoup de lieux aujourd'hui.
La chasteté de I'eau fait référence a sa pureté, a sa limpidité et a sa
capacité, (sauf quand elle se déchaine bien sr, avec les tsunamis, les
tempétes, les ouragans qui la conduit a briser et a détruire) a s'écouler
dans son litetquandy a des obstacles, elle cherche un son chemin ... Dans
Sagesse d'un pauvre du frére Eloi Leclerc, nous lisons un trés beau dialogue
entre Frangois et frere Léon qui passent au-dessus d'un ruisseau et
Francois demande a Léon : « Sais-tu ce qu'est la pureté de coeur ? » Alors Léon
dit, « c'est de ne rien avoir a se reprocher etc etc » . Et Frangois dit, « mais on a
toujours quelque chose qui estun obstacle ... en fait non, c'est d'apprendre petit
a petit a faire le vide », mais ce n’est pas un vide inquiétant, c'est un vide
pour recevoir, pour étre rempli de la source qui, elle, ne demande qu'a
s’écouler en nous... etla nous pourrions peut-étre voir une allusion
mariale : au Xlle siécle, saint Bernard parlait de la Vierge Marie comme de
« l'aqueduc de la grace ». L'aqueduc, c'est ce qui donne forme pour que
I'eau puisse couler et arriver a sa finalité.

14



« Loué sois Tu mon seigneur par frére feu par lequel tu

nous illumines la nuit ». Aprés le soleil qui est la pleine

révélation en Dieu de tout ce qui est et de sa

signification, nous voila bel et bien dans la nuit

illuminée par le feu. Il est « beau » - encore le terme

de beauteé, et « joyeux ». Il est dansant, robuste, et

fort au sens ou il exprime « eros » en nous, c'est a

dire ce désir, ce désir puissant de vivre.

C'est frére Eloi Leclerc, dans son commentaire du Cantique des créatures,
qui dit que frere feu peut aussi renvoyer a « eros » en nous, c'est a dire ce
désir puissant de vivre. Un eros qui a besoin d'étre orienté, qui a besoin
d'étre canalisé, qui a besoin d'étre ordonné a une finalité, 'amour oblatif.
Ce théme a été argumenté par le pape Benoit XVI dans son encyclique, Dieu

estamour.

« Loué sois tu mon Seigneur par notre sceur mére
terre, laquelle nous sustente et gouverne et produit
divers fruits avec les fleurs colorées et I'herbe. » Nous
avions Messire frere soleil, nous avons notre «
sceur mere terre » soulignant la une double
relation, a la fois une relation d’horizontalité,
nous appartenons a la terre, nous faisons partie
de la terre, la terre est notre sceur, mais aussi elle nous sustente ; elle nous
tient et nous fait tenir et elle nous gouverne, elle nous nourrit et elle nous
enseigne quelque chose ; la terre a donc une autorité. Elle est éducatrice,
elle nous enseigne. Nous constatons bien ces deux dimensions d’autorité
(enseignement et gouvernement).




Frangois n'évoque pas d'animaux. Or, nous connaissons beaucoup
d'épisodes de proximité entre Frangois et les animaux qui, @ mon avis, a
une raison théologique. Si Frangois est attentif aux relations avec les
animaux, c'est qu'il s'agit de guérir et de réconcilier ce maillon voisin entre
I’'homme et I'animal pour que d'autres maillons puissent se réconcilier
aussi. Si la création présente un ordre du minéral au spirituel, en passant
par le végétal et 'animal et que le péché a désordonné le créé, I'enjeu est
bien de réconcilier les éléments de I'ordre les uns avec les autres. La
fraternité est un chemin en ce sens.

Les quatre éléments primordiaux repris par Frangois indiquent tout le
cosmos, et donc tout ce qui existe a l'intérieur du cosmos, les
végétaux, les minéraux, les animaux, nous, les créatures spirituelles aussi,
tout le créé, toute créature.

16



Le pardon

Nous entrons en ligne de compte, nous les humains, a la strophe sur le
pardon. En un sens, cette strophe répond a l'affirmation, « nul homme n'est
digne de te nommer ». Nous sommes en capacité de reprendre le chemin de
la nomination de Dieu quand nous restaurons les relations qui sont
abimées. En 'occurrence clairement, derriére cette strophe, ily a l'évéque
etle podestat, le maire d'Assise, qui étaient divisés, et Frangois, entendant
¢a, envoya ses freres : « Chantez-leur le cantique - qui est un cantique de
Fraternité universelle - et rajoutez cette strophe : « Loué, sois Tu mon Seigneur,
par ceux qui pardonnent par ton amour et soutiennent maladies et tribulations.
Bienheureux ceux qui les supporteront en paix car par toi Tres Haut ils seront
Couronnes ».

Entrer dans une démarche de pardon, c'est reconnaitre le tort, reconnaitre ce
qui a fait mal, c'est tenter de faire un chemin avec l'autre, et donc de remettre
de larelation, du lien ou ce lien était brisé. Ici, je fais le lien avec la premiére
strophe parce qu’en cela, apres avoir envisage tout le cosmos, Frangois
envisage les relations a lintérieur du cosmos et on pourrait presque dire que
le pardon n’estpassimplementa envisagerentre étres humains,
mais aussi a l'intérieur de toute la création, pour signifier ce que Dieu
est enLui-méme, c'est a dire Trinité. Il est relations.

Et ces relations se donnent a voir a travers les relations restaurées a
lintérieur de tout le créé. Le pape Frangois I'écrit, dans Laudato si’,n°240 :
« les personnes divines sont des relations subsistantes et le monde créé selon le
mode divin est un tissu de relations ».



La mort ===y

Puis, vient la derniére strophe, « Loué sois Tu mon Seigneur, (‘j‘_' ~~/? y
par notre sceur la mort corporelle a laquelle nul homme vivant ne X 7
peut échapper ». Frangois fait droit a ce moment radical de “

« passage » qu’est la mort, d'abord en 'apprivoisant. e,
Comment peut-il appeler la mort sa « sceur », sicen'est | 4

qu’en prenant le chemin de la pauvreté, en acceptant de
renoncer a un comportement tyrannique, dominateur, mais en adoptant
un comportement qui va beaucoup plus au-devant des choses les mains
vides pour recevoir ce que chaque élément a a donner. Il peut aussi
accueillir dans cette attitude-la ce moment particulier, ce moment
douloureux de la mort, une mort « a laquelle nul homme vivant ne peut
échapper » et une mort aussi qui appelle a une conversion... « Malheur a
ceux qui mourront dans les péchés mortels, bienheureux ceux quelle trouvera en
ta trés sainte volonté car la seconde mort ne leur fera pas de mal ». La « seconde
mort » est une expression qu'on trouve dans le Livre de 'Apocalypse (2,
11). La mort, c'est vraiment le moment de la pauvreté par excellence. lly a
I'adage « ¢a ne sert & rien d'étre le plus riche du cimetiére » ; il est vrai car on
n’emporte rien dans la mort. On n'est plus dans le domaine de I'avoir, on
est dans le domaine de I'étre et on peut voir comment ce Cantique est
comme un point d'orgue de toute une vie pour Frangois. Ce point d'orgue
exprime tout le chemin que Frangois a accepté de prendre et que nous
appelons dans notre langage franciscain le « chemin de désappropriation ».
Pour Francois, le péché par excellence, c'est de s’approprier ce dont nous
ne sommes pas l'origine, qui est un don et un don, comme l'idée de
l'aqueduc et de I'eau, fait pour étre partage. 18



Les dons ne sont pas faits pour étre gardés, accaparés, accumulés, d'oule
lien entre la pauvreté et la fraternité, parce que forcément, le don qui
passe par moi, est en fait pour autrui.

Le regard Je termine avec un exercice spirituel qui a une
grande valeur. Je prends pour cela, et je vous
invite a le relire souvent, le paragraphe 239 de
I'encyclique Laudato si’ :

« Pour les chrétiens, croire en un Dieu qui est un et communion
trinitaire incite a penser que toute la réalité contient en son sein une
marque proprement trinitaire. Saint Bonaventure en est arrivé a
affirmer que, avant le péché, I'étre humain pouvait découvrir comment
chaque créature atteste que Dieu est trine. Le reflet de la Trinité
pouvait se reconnaitre dans la nature quand ce livre n'était pas obscur
pour I'homme et que le regard de 'homme n'avait pas été troublé.
Saint Frangois nous enseigne que toute créature porte en soi une
structure proprement trinitaire, si réelle qu'elle pourrait étre
spontanément contemplée si le regard de I'étre humain n'était pas
limité, obscur et fragile. Il nous indique ainsi le défi d'essayer de lire
la réalité avec une clé trinitaire. »

L'enjeu de ce paragraphe 239 de Laudato si’, c'est que nous avons un
chemin de guérison a vivre et qui est la guérison de notre regard,
parce que nous pensons voir, mais nous ne voyons que I'écorce des
choses, nous avons perdu, non pas la capacité, mais la maniere de voir les
choses dans leur signification, qui est de refléter et d'exprimer le Dieu
Créateur, qui est Pere, Fils et Saint Esprit.

19



Nous découvrons cela dans L'itinéraire de

l'esprit jusqu'en Dieu de saint Bonaventure, "i(‘
aux chapitres 1 et 2. Bonaventure fait lui- -
méme référence a un théologien du XIle o \ -
siécle, Richard de Saint Victor, qui est d'une ; -

école théologique de la charité. Il dit que
nous avons été créés avec un regard qui
avait trois niveaux de perception : le niveau
le plus profond, c'est le regard contemplatif ;

le niveau intermédiaire, c'est le regard de l'intelligence, de l'esprit qui
comprend les choses ; et le niveau le plus immédiat, C'est le regard de la
chair. Chair, esprit, contemplation. A la chute, le regard contemplatif s'est
comme fermé, a été laissé pour mort. Le regard de I'esprit a perdu en
quelque sorte la signification des choses, donc il cherche, mais dans tous
les sens, il a perdu le Nord. Il nous reste en plein le regard de la chair.
Notre regard qui a perdu le chemin du sens profond des choses ne sait
plus lire dans la création la beauté du Créateur, pour faire bref... Prendre
le chemin de la guérison, c’estemprunter le chemin contemplatif par la
pauvreté, c'est accepter d'étre les mains vides, c'est accepter de recevoir et
de laisser les choses venir a nous et non pas de les prendre. C'est vraiment
cette idée-la : s'approprier les choses, non, les laisser venir a nous pour
révéler leur pleine signification, oui, et cela permet d'entrer petit a petit
dans la guérison du regard. Francois a vécu cela, c'est a dire qu'il a
restauré la capacité d’un regard qui est plus contemplatif, c'est a dire en
capacité de lire dans la création les signes, les traces, I'empreinte

dela puissance de la sagesse et de la bonté de Dieu.
20



« Tout ce que nous pouvons dire et essayer de
comprendre sur les questions écologiques renvoie a une
conversion et cette conversion, c’est I’ouverture du coeur,
I'ouverture de notre regard au fait que chaque élément,
le plus petit, du minéral etc porte I'empreinte de la
Trinité créatrice et donc, est un chemin vers Dieu et un
chemin avec les créatures vers Dieu. »

Extrait d'une homélie & 'occasion de la saint Bonaventure, 15 juillet 2025

Pour terminer et pour montrer I'actualité de ce « regard », je lis
quelques lignes d’un ouvrage de Charles Whight, Le chemin des estives.
Vers le milieu du livre, alors qu'il a pris un chemin de la pauvreté etde
la mendicité depuis plusieurs semaines, il écrit : « J'ai limpression
étrange que les paysages commencent a entrer en moi.... Lorsqu’on se vide
de toute convoitise, de toute avidité, de saisie, qu'on laisse les choses étre,
alors ces choses viennent a nous et exhalent leurs secrets, leur intériorité.
On acquiert une vue pergante. » dit-il. Cette vue pergante, c'est ce regard
qui retrouve ce qu'il était a l'origine, contemplatif, par la pauvreté. |l
poursuit : « le monde s'illumine, on apergoit qu'autour de nous, c'est un
festin de lumiére, de beauté, une profusion de formes, de saveurs, de
couleurs. Tout est la, donné en abondance ».

“Toutest LA
DONNE €n

abondance.’

21

J



Question

« On ne parle pas d'animaux dans le cantique, mais en revanche, on le
sait tous, I'importance de la place des animaux, la fraternité de
Francois pour les animaux, pour tous les animaux. Vous nous avez
indiqué que cette fraternité avec les animaux était trés importante
parce qu’elle visait la réconciliation avec un « maillon » - si je
reprends vos propres termes- un maillon qui en compte d'autres.?
Alors, vous nous avez trop intrigués pour en rester la ! »

Je peux vous renvoyer a un article dans la revue Christus de 2014, un article
trés intéressant de Laure Solignac sur « Frangois d'Assise, les animaux et
l'obéissance ». Un minéral, n'est pas un végeétal, n'est pas un animal, n'est
pas une créature spirituelle, ce n'est pas une dépréciation : ce ne sont pas
les mémes éléments.

Etnous, étres humains, nous avons en commun quelque chose avec tous
les éléments de la création. Avec le minéral, nous avons ['étre en commun ;
avec le végeétal, nous avons la vie ; avec I'animal, nous avons la sensibilité.
Nous avons quelque chose en commun avec tout le crée, donc, d'une
certaine maniére, nous sommes, nous portons tout le créé en nous et nous
sommes en communication avec tout le créé. Dans cette logique d'ordre, I
y a ce maillon, nous qui sommes a la fois spirituel et animal.

Et les animaux et ma petite interprétation, c'est que si Frangois travaille,
cette réconciliation de ce maillon, il peut aussi aider a ce que les autres
maillons connaissent également et empruntent d'une certaine maniere,

par capillarité, ce chemin, de réconciliation.
22



Enfin, je pense que les animaux sentaient en
Francois un homme dont ils n'avaient pas a avoir
peur. Un homme aux mains vides, un homme
désapproprié, un homme qui n'inquiétait pas.

Je peux renvoyer a une conférence passionnante
d'un métropolite orthodoxe qui a pour titre,
« L'homme, prétre de la création ».

Ce titre dit ce qu'a mon avis Frangois a été dans la pleine signification
biblique : « nous avons une mission sacerdotale entre le créé et le
Créateur » selon I'expression de ce métropolite.

Peut-étre une autre maniére de répondre a la question est de vous
renvoyer a un autre livre, inspirant, de Frangois Cheng qui est
académicien, laic franciscain aussi : Assise : une rencontre inattendue. Il y a
une page magnifique, page 42, qui appelle Frangois « le Grand Vivant » Non
pas le « bon vivant », dit-il, le jouisseur des choses, mais au contraire le
Grand Vivant, c'est a dire « celui qui ne se dérobe pas et qui entre en relation,
qui dévisage toute la souffrance terrestre parce que, pour le grand vivant, tout
est rencontre, tout est interaction, tout est capacité et occasion d'une possible
transformation ».

Notes :

1« Saint Frangois et saint Dominique, deux maniéres d'étre chrétien au monde », Comm unio, n°113 mai - juin 19%.

2 Laure Solignac, « De la théologie symboligue comm e bon usage du sensible chez saint Bonaventure », Revue
des sciences philosophiques et théologiques, 2011/2 Tome 95, p.413-428.

3 Par exemple lors de la vigile pascale du 7 avril 20012 ; https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/
homilies/2012/documents/hf ben-xvi_hom 20120407 veglia-pasquale.html

4 Erik Varden, Chasteté, une réconciliation des sens, Artége, 2025, p.203.



https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html

“Dieu qui nous appelle a un un engagement généreux,
et a tout donner, nous offre les forces ainsi que la
lumiére dont nous avons besoin pour aller de I'avant.
Au cceur de ce monde, le Seigneur de la vie qui nous
aime tant, continue d’'étre présent. Il ne nous
abandonne pas, il ne nous laisse pas seuls, parce qu’ll
s’est définitivement uni.a notre:terre, et son amour nous
porte toujours a trouyer de.nouveaux chemins.

’ Loué soit-il.”

Laudato si’, §245




